

## أساسيات الطريق إلى الله

الدرس (15) رب زدني علماً



م /علاء حامد فريق التفريغات

# رب زدنی علماً

الحمد لله وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم:

أما بعد...

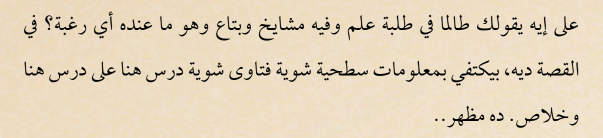
ما زلنا نتناول السلسلة المباركة التي نتكلم فيها عن أساسيات السير إلى الله سبحانه وتعالى، أمور لا يستغني عنها السائر إلى الله يعني لا يصح أن الإنسان يعني يعتبر نفسه فعلاً على الطريق الصحيح وهو معندوش المعالم ديه وكنا كل مرة بنتكلم في معلم من معالم الهداية أو مَعلم من معالم الإلتزام الأساسية أن ما ينفعش أن إحنا يعني ننفك عنها أبداً.

لذلك يعني كنا تكلمنا في: العلاقة مع الوالدين تكلمنا عن علو الهمة، تكلمنا يعني عن أمور أساسية، لكن اليوم بين أيدينا مطلب أساسي جداً طالما سلكت الطريق إلى الله لازم يكون عندك هذا الإيه؟ هذا الأمر وهذا المطلب وهي قضية العِلْم أن تتعلم إنك أنت ما ينفعش تبقى ملتزم ومش بتتعلم مش بتطلب علم أو إنك بتكتفي بمجرد محاضرات وعظية بدون علم حقيقي ففي خلل ظاهر جداً في المسألة دي عند أي واحد يسير إلى الله سبحانه وتعالى، لها ملامح بقى إيه الإشكالية؟ دي ليها ملامح.



الزهد في طلب العِلْم. أصلاً زهد بمعنى الإنسان عارف أن لابد له أن يطلب العِلْم وعنده وسيلة لطلب العِلْم وعنده يعني وسائل لطلب العِلْم لكن هو يزهد في ذلك بيرمي بقى







طلب علم + عشوائية. وده بقى كتير جداً عشوائية يعني ما فيش رؤية واضحة. ما فيش هدف واضح مفيش خطة واضحة إنها هي كده إيه بظروفها يعني يسمع عن درس هنا يروح يسمع عن درس هنا يروح معرض الكتاب يشتري الكتاب اللي اسمه حلو ويفتح في ده شوية وبعد كده الكتاب ده شوية، والكتاب ده شوية ويفضل الكتب كلها فيها أوراق كده واقف هنا فصفحة تلاتين وأكمل الستين صفحة مية ومكملش ودوت متفتحش أصلاً وده بقالو سنين في المكتبة ومش عارف هو جابو ليه أصلاً أنا كنت جبته ليه الكتاب دوت؟ وكتب كبيرة وكتب صغيرة ويخش في كتاب مش بتاعو أصلاً ملوش فيه ومستوى مش مستواه أو يفضل في مستوى واحد مدة طويلة جداً هو مش عارف هو فين علشان يقدر يعرف هي المرحلة اللي جاية المفروض تبقى ايه؟ عشوائية بلا نظام بلا منهج وبالتالي يفضل الأخ بيلتزم سنين طويلة وهو محلك سر. حاسس أن هو ما مسكش علم فعلاً! إن هو يقول لك أنا كويس في العقيدة كويس في الفقه يفضل طول عمره حاسس أن هو ضعيف عشان كده تلاقيه بيحضر الكتاب مرة واتنين وتلاتة. هو بيغير الشيخ بس هو نفس الكتاب وقاعد يعيد ويزيد فيه طب ليه بيحصل معي كده؟

أو أن طلب العِلْم هو عبارة عن نشاط روتيني أصلاً. هو أصلاً ما عنده نية في طلب العِلْم لكن هو في المسجد في درس يروح الأخوة بيقولوا له تعالى بيروح في شيخ مشهور له درس تعالى نروح لكن هو أصلاً ما عندوش تصور واضح هو جي درس ليه أو عايز منه إيه فالنشاط الروتيني إن



هي بقت إيه حاجة روتينية زي بيصلي سنه الظهر كده بقت روتينية بلا هدف بلا نية ما بيحسش فيها بأي حاجة.

كذلك أحياناً عندي يتحول إلى عادة روتينية يحضر الدرس فده تعرفه بقى اللي هو الروتيني ده بييجي من غير كتاب غير المبيذاكرش لو قلت له في امتحان مش هيجي تاني الجو كده عارف، نتيجة سواء الزاهد أو العشوائي أو الروتيني النتيجة واحدة الجهل. يتحول أخ بعد سنين طويلة إلى عبارة عن جاهل يظن الناس فيه أنه عند عنده علم وهو جاهل جداً.

#### فالجهل بقى نوعين:

- 1. في واحد جاهل وعارف أنه جاهل وقانع بالموضوع دوت أن هو جاهل وده قليل.
- 2. لكن في واحد جاهل ومعتقد أن هو عنده علم، على اعتبار أن هو حضر شوية دروس شوية عشوائية فتح له كام كتاب وسمعله كم درس ديني في التليفزيون قرأ كام فتوى فبيظن أن هو عنده علم. يترتب على الجهل ده بقى مصايب سودة بقى خاصةً إذا كان الجهل مركب على شخص بيعتقد أنه مش جاهل لأن هو معتقد أن هو الحبة اللي عملهم دول اسمهم طلب علم.

### بيرتب عليه أمور منها من أخطرها:

• الفتوى بغير علم تجد الأخ ما شاء الله مجرد ما التزم سنة ولا نص ولا حضر له كام درس ابتدى يفتي بقى حلال حرام ويفتي في مسائل ضخمة جداً يعني ممكن يفتي في طلاق وزواج واستحلال فروج وأمور صعبة جداً، الأمور ممكن الواحد يهاب بعد سنين من طلب العِلْم أنه يفتي فيها الأمور المتعلقة بطلاق أو زواج تحل له ولا ما تحلش ليه؟ مواريث، حاجات يعني قد تكون صعبة يعني. أو قد يكون فيها عبء ومسئولية في

الفتوى، تجد الإنسان كل ما تقدم به العِلْم كل ما يهاب المسائل دية وتجد أن صاحبنا أبوالشبر دوت أسرع واحد في الإيه؟ أسرع واحد في الفتوى ديت. فيضل الناس كم من ناس اتأذوا من الإخوة اللي في أول الطلب دول وبيكون في سعة يعنى كان في مشاكل كبيرة كان ممكن تتحل لو اتسأل واحد عنده علم كان في خلاف كان في غرج لكن هو الأخ ميعرفش هو سمع فتوى هنا على موقع إسلام ويب ولا سمع شيخ بيقول في التلفزيون حاجة فقال خلاص هو ده الدين يترتب عليه جهل ومشاكل وتضيق على ناس كان ممكن تتحل مشاكلهم يترتب عليه خطأ أصلاً في الفتوى لأن ممكن اللي سمعها دى تكون حالة معينة فهو عممها بقى خلاها حكم أى حد يسأل السؤال ده بغض النظر ظروفه إيه هيجاوب نفس الإجابة أو هو قرأ كتاب واحد ومسمعش غير قول واحد وهو ميعرفش غيره ميعرفش إن في خلاف لو سمع قول تانى ممكن يتشنج ويخسر اللي بيقول القول دوت.

• دي المشكلة التانية وهي الخصومات بقى إن الأخ الجاهل ده أسرع الناس في الخصومات وده بقى تلاقيه منتشر عالنت حد كاتب مسألة أو حكم هو بيظن إن هو اللي صح هو الحق الوحيد يخش بقى يتخانق بقى ده باطل وإيه الفتاوى الشاذة دي عارف انت الجو؟ ده ويجيبله كوبى بيست من فتاوى شيخ و أين أقوال العُلماء كله كوبى بيست طبعا صاحبنا معندوش أي أرضية ويخاصم الناس على مسائل خلاف يعنى اختلف فيها السلف أصلاً، الأئمة الأربعة ومازالت القلوب سليمة رغم الخلاف في المسائل ديت. لأن العُلماء عارفين إيه اللي يحتمل الخلاف وإيه اللي مينفعش لكن صاحبنا ده ميعرفش غير حكم واحد في حياته ميعرفش غيره هو ده بس غير كده باطل.

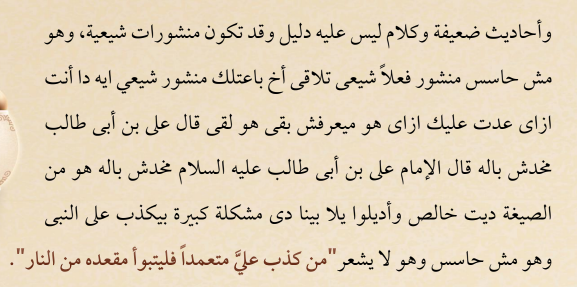




محكن تكون أنت غلط و محكن متكنش غلط المسائل الاجتهادية قد يكون الحق معك قد يكون الحق مع غيرك لكن دي مسألة تانية، بعد مرحلة من العِلْم هتعرف المسائل اللي فيها خلاف سائغ يعنى إيه سائغ؟ يعنى يحتمل الخلاف. ده بيقول مستحب ده بيقول واجب والأمر في سعة في مسائل مفهاش خلاف مهى الدنيا مش زايطة برضه مش كله خلاف ومش كل اتنين اختلفوا يبقى خلاف، ممكن واحد يبقى باطل جداً خالف لكل الاجماع.

تعرف منين بقى إنه مخالف لكل الإجماع وأنت أصلا متعرفش إيه المسائل اللي فيها إجماع واحد طالع يقولك السجاير مش طالع يقولك الحجاب مش فرض هل ممكن نعتبر أن ده خلاف واحد طالع يقولك السجاير مش حرام. ده مش خلاف مسائل انتهى الكلام فيها من زمان، أنهى مسألة ممكن أنكر فيها وامتى ممكن يكون فيها محتمل وأنهى مسألة لازم أنكر، هو صاحبنا بيميل إلى التشنج في جميع الأحوال ولازم يبين أنا فاهم أنا عارف فبيحصل خصام.

• المشكلة التالتة هي إن صاحبنا أبوشبر دوت أسرع واحد يتقبل الأفكار الخطيرة مثل التكفير وأسرع الناس استجابة للجهاعات المضللة مثل الخوارج. ساهل جداً أنهم يخدعوا مثل هذا الشخص هو معندوش علم فيجبولوا شوية كلام كده من كلام ابن تيمية على شوية حاجات متقطعة كده ويبعتوها له و بيراسل هؤلاء بيقتنع جداً أنهم صح هو ميعرفش الكلام ده أتكب فين في أنهى كتاب أنهى سياق الموضوع ده مقصود بيه إيه وإيه الرد عليه إيه الشبهة اللي في الموضوع دوت هو ميعرفش هم مجرد يبرمولوا كلام على فتاوى على كوبى بيست، هو مبيصدق بقى يبتدي يتحول إلى تكفير وإلى جهاد والكلام اللي بيأدي إلى قتل النفوس والدماء البريئة لأنه معندوش علم. صاحبنا الجاهل دوت دايياً بيتحمس في الدعوة أي منشور ديني أنشر تؤجر أي حاجة بقى أحاديث موضوعة بيتحمس في الدعوة أي منشور ديني أنشر تؤجر أي حاجة بقى أحاديث موضوعة



• صاحبنا دوت بيعمل مشاكل كبيرة أوى في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر: لأن هو ميعرفش المسائل اللي فيها خلاف، أول ميشوف واحد بيعمل خلاف. اللي هو بيعمله مكن يروح داخل زى القطر فيه وينكر عليه ويتخانق معاه.

#### يعنى إيه الفرق بين اللي في خلاف و اللي مفهوش خلاف؟ الفرق في درجة الإنكار.

- → المسألة اللي فيها خلاف سائغ بين العُلماء مش هنكر على اللي قدامى يعنى لو المسألة فيها خلاف ممكن منكرش على اللي قدامى أقنعه بس بوجهة نظرى مقتنعش خلاص حبيبي وكل حاجة تمام.
- → لكن المسائل اللي مفهاش خلاف ممكن اشتد شوية طب هشتد امتى؟ هو بيميل إنه يشتد في جميع الأحوال، ممكن يزعل ناس منه و ممكن يكلم ناس في المسجد في الصلاة وهي أمور فيها خلاف يقوله الصلاة بتاعتك غلط ومينفعش تعمل كده لا لا لا ده غلط خالص.

مين قالك غلط خالص! هو بيصلى صح هو ممكن بيتعبد بيقلد شيخ علمه وهو صغير الكلام ده فعلاً له وجه في الشرع فتلاقى بيحصل مشاكل في المساجد بقى. يتعرف بقى تلاقى لما الإمام ينسى في الصلاة عارفهم أول ما يسلم الإمام تلاقيهم كلهم بانو بقى علطول لاء الصلاة دى





لازم تتعاد من الأول ليبه تتعاد من الأول لازم في حل أكيد هنسجد سهو هنعيد ركعة تتجاب من الأول ليه؟ تلاقى العملية هاصت مرة واحدة وكل واحد سمع فتوى واحدة فيبتدوا يتخانقوا بقى الإمام قاعد يعينى مش عارف يعمل إيه؟ يروح يجيب الصلاة تانى في بيته وخلاص فبيحصل مشكلة لما بيحصل خلاف أو أمر بمعروف أو تغيير منكر بتبان بقى المشكلة ديت.

أو صاحبنا بيحصله تشدد من مظاهر التشدد زى مقلنا إنه ميبقاش عارف المسائل اللي فيها سعة محكن يتبنى قول مثلا ماشي انت محترم لكن يبتدى يشق على الناس. يشق على ولاده يشق على أهل بيته في قول معين محكن هي زوجته تتبنى قول معين في مسألة وهو قول صحيح وهو بيتبنى قول تانى ممكن يشق عليها بسبب أنه بيعتقد إن القول مفهوش خلاف مثلا:

هو الزوج بيتبنى قول إن الحلى فيها زكاة وهى سمعت فتوى لشيخ بتحترمه إن حلي المرأة مفهاش زكاة فهى مبتطلعش زكاة الحلي وهو بقى يقلها لا ده حرام ويبتدي يتخانق معاها أنت مش لازم تلزمها بمذهبك وهى مش ملزمة تلتزم بمذهبك ده دين لله وهى مش بتشتهي هى مخدتش القول ده عشان ساهل وهيوفر لا هى سألت عالم وأفتاها بكده وهى من ساعتها متبنية القول ده وخلاص عايز أنت بقى تنجيها من النار ادفع من جيبك أنت وانقذها من النار شايف أنت القول التانى مريح جدا الموضوع فى خلاف معروف طبعا.

• ممكن الأخ بسبب الجهل يقع في بدعة يبقى أخ ملتزم وبتاع بس بيعمل بدعة تخيل طبعا وقوعه في محرمات ده كتير بقى بس سيبك من الوضوء والصلاة والكلام ده الأخوة ما شاء الله بيبقوا حافظينها كويس بس حافظين قول واحد بس، بس تعالى له بقى مكملش كتاب فقه موصلش حتى للزكاة فتلاقيه بيبان بقى من أول الزكاة وطالع بيبان بقى كله و

كويس أوي في الوضوء والصلاة خش بقى من أول الزكاة وطالع في الدين كده ميعرفش أي حاجة خالص.

- تلاقى الأخ يخش فى تجارة وبعد ميتورط يسألك يطلع الموضوع فى ربا فى منكر وكلام كتير فى الحج والعمرة طبعا أبيض تلاقى ماشي جمب الشيخ طبعا دافع فلوس طبعا فمش هيكلم كلمة فى كل سنتى هيسأل عشان دافع فلوس مينفعش العمرة تروح عليه هو ممكن يفتى الناس مش مهم بس هو بيسأل بقى فى كل حاجة فى الحج والعمرة.
- زكاة المال ممكن تلاقى أخ ملتزم مبيتطلعش زكاة ماله يقولك أصل أنا مبعرفش أحسبها هو أنا عليا زكاة مال أصل أنا عندى محل ببيع فيه حاجات وتلاقى عنده مشكلة في زكاة المال.

وميعرفش أحكام بقى العقد أحكام النكاح أحكام الطلاق مصايب فى المسائل ديت هو بيعتقد أن المسائل ديت خلاص بيطلب العِلْم المحدود فقط، قال رسول الله: "طلب العِلْم فريضة على كل مسلم" أنهى طلب علم اللى فريضة؟ طلب العِلْم اللي دينك لا يصح إلا به الى هو إيه الى هو مسائل التوحيد كلها لازم الإنسان عشان يصح دينه لازم يتعلم مسائل التوحيد كلها لازم الإنسان عشان يعرف يستقيم على التوحيد ويعرف يتجنب الشرك، مسائل الفقه اللي أنت بتتعامل ودى بتختلف حسب شخص وآخر.

كلنا بنصلى كلنا لازم نتعلم فقه الصلاة فبيزكى وفى مبيزكيش لو بتزكي لازم تتعلم فقه الزكاة مبتزكيش ميلزمكش واحد قرب يطلع حج أو عمرة لابد يتعلم فقه الحج والعمرة، واحد اتجوز لازم يتعلم فقه النكاح والعقد والخطبة والطلاق والخلع والكلام دوت لازم يتعلمهم، واحد

بيبيع ويشترى لازم يتعلم فقه البيوع مسألة مش اختيارية. لو هو متعلمش إلى دينه ميستقيمش غير بيه يأثم إذا لم يتعلم لذلك.

عمر بن الخطاب كان بيمر بالعصاية المشهورة بتاعته ويضرب البياع اللي يعرف إنه مبيفهمش فى فقه البيوع يقول: "إن من لم يتعلم فقه الربا وقع فيه شاء أم أبا " يعنى بيقول لو متعلمتوش البيوع هتقع فيه غصب عنك هتيجى تسأل بعد متكون وقعت زى بعض الأخوة يقعوا فى ربا صريح وملتزم بقاله كتير ييجى يسأل الموضوع صريح وهو متعلمش الموضوع دوت ربا، بقولك يعنى موضوع الجهل دوت مش موضوع سطحى مسألة كبيرة ممكن تتفرع عنها مصايب كتير جداً لو الإنسان متعلمش يبقى......

إذن مسألة إنك تطلب العِلْم مسألة مش رفاهية مش اختيارية مش نافلة لا ده فيه جزء كبير منها فريضة تعلم الحلال والحرام عشان الحاجات اللي بتقابلك كل يوم إيه حكم السجاير إيه حكم الأغاني إيه حكم غض البصر الحاجات دي بتقابلها كل يوم لازم تبقى عارف الأحكام اللي أنت بتعامل معاها كل يوم.

### العلم في القرآن

له شأن كبير في سنة النبي عليه الصلاة والسلام، لو لم يكن للعلم إلا هذه الآية لكفاه شرفا، قال تعالى" شَهِدَ الله أَنّهُ لَا إِلَه إِلّا هُوَ وَالمَلَائِكَةُ وَأُولُوا العِلمِ قَائمًا بِالقِسطِ لَا إِلَه إِلّا هُو العَزِيزُ العَلي تعالى" شَهِدَ الله أَنّه لا إِله إلا هو بالدلائل والبراهين، وجعل من الحكيمُ"، فربنا سبحانه وتعالى شهد بنفسه أنه لا إله إلا هو بالدلائل والبراهين، وجعل من الشهداء الملائكة ثم جعل منهم أولوا العِلْم فجعل هؤلاء شهداء على ذلك وهذا أشرف شئ في الوجود ومن أجله خلقت السموات والأرض، ومن أجله أقيمت الجنة والنار ومن أجله شرع

الجهاد كل ده من أجل التوحيد، فالذى يكون شاهد على التوحيد هذا له منزل كبير عند الله مين اللي بيدعوا الناس للتوحيد؟ ومين اللي بيصحح عقائد الناس؟ أهل العِلْم، لما أنت يبقى عندك العِلْم وتنال الشرف العظيم ده أنت بتعلم الناس العقيدة بتعلم الناس التوحيد تعلم الناس الحاجة اللي منغيرها لن يدخلوا الجنة أبداً إذا معندهمش أصل التوحيد يعنى وتنجيهم من شركيات كتير ممكن هو موحد بس بيقع في شركيات كبيرة ممكن يكون شرك أكبر وهو مش حاسس ممكن يكون شرك أصغر ويكون وضعه برضه صعب يوم القيامة.

\*أنا لما بلتزم بكون عايز إيه؟ عايز أني أرضي ربنا وأكيد لما أنت بتدور على حاجة ترضي ربنا بتدور على حاجة إله هي بتجيب معاك بسرعة إله هي تخليك تنافس على أعلى الدرجات إله هي بتخليك ترتقى ولن تجد شئ بيرقى سريعا أسرع من العِلْم يخليك تطلع بسرعة طبعاً إن صحت النية دي مسألة تانية هنكلم عنها بعدين إذا فسدت النية تبقى مصيبة سودة إذا صحت النية فلا أشرف من العِلْم وإذا ساءت النية فلا أسوء من العِلْم، فإذا صحت النية كان الارتقاء السريع "يرفع الله الله الله المنوا من أوتُوا العِلم دَرَجَات والله بيم تعملُون خبير"، وهذه الرفعة ليست فقط في الآخرة بل في الدنيا قبل الآخرة.

\*سيدنا عمر وأرضاه كان جاله واحد من الولاه بتوعه يعنى اسمه نافع ابن الحارث فجاله وعمر استقبله وبتاع فبيقولوا أنت استخلفت مين فقال استخلفت ابن أبزى فقال عمر ابن أبزى!! هذا مولى استخلفت على الناس مولى، مولى يعنى إيه ؟ كان عبد وأعتق العبد ده بالنسبة للناس أقل شأن من الحر فتخيل هو خلى رئيس المكان ده واحد كان عبد امبارح تحرر خلاه رئيس، رئيس بلد وكان عبد امبارح مكنش يملك نفسه أصلا بقى بيملك البلد كلها فقاله ابن أبزى خليت على الناس الأحرار مولى كان عبد أول امبارح ومتحرر فقال" يا أمير المؤمنين إن ابن أبزى قارئ

لكتاب الله عالم بالمواريث" فقال عمر "سبحان الله سمعت النبى: يقول إن الله يرفع بهذا الكتاب أقواما ويضع به آخرين "

بيقول سبحان الله كتاب علي ابن أبزى من مولى إلى رئيس محافظة كاملة عشان هو حامل لكتاب الله .

\*عطاء ابن ابى رباح تلميذ ابن عباس كان هو امام مكة كان في موسم الحج كان ينادي في الحج لا يفتي في الحج إلا عطاء ابن ابي رباح كان هو المفتى بتاع الحج محدش بيفتي إلا هو المهم مين إلى كان مزنوق في فتوى؟ سليمان ابن عبد الملك ابن مروان وكان أمير المؤمنين ساعتها كان خليفة سليهان ابن عبد الملك ابن مروان أنت متخيل إحنا بنتكلم في مين فكان موجود في موسم الحج دوت وكان عايز فتوة هو وابنه عايزين يسألوا في حاجة عملوها صح ولا غلط مفيش حد بيفتى أصلا في الحج لو حد اتسأل في الحج مبيردش إنها الفتوى مع مين؟ مع عطاء ابن ابى رباح، عطاء ابن ابى رباح كان أسود شديد السواد وكان شكله وحش يعنى أستغفر الله لكن لم يكن جميلا كان أسود ودميم، المهم راح سليمان ابن عبد الملك ابن مروان يستفتي لقاه بيصلى فراح وقف جمبه مستنيه يخلص صلاة واخد راحته بيصلى مش مهم أنت مين وقعد يختم في الصلاة فقام أمير المؤمنين سليهان ابن عبدالملك ابن مروان وقام ولاده وقفو جمب عطاء ابن ابى رباح وهو مديهم ظهره وقاعد يختم في الصلاة ويسألوا يروح مجاوب ويسألوه يجاوب وبعد كده خلصوا ومشو. سليمان ابن عبد الملك ابن مروان مش قادر يتكلم متغاظ جدا بعد كده قال لأولاده "فقال يا بني لا تنيا في طلب العِلْم " اطلبوا العِلْم جامد فإني لا أنسى ذلى بين يدى هذا العبد الأسود، أنا قاعد مبين ايديه مذلول مش قادر مقدرش أقوم مش عارف أعمل إيه. شرف العِلْم خلى الخليفة سليهان ابن عبد الملك ابن مروان قاعد على ركبته مستنى عطاء ابن ابى رباح وهو أصلا مش بيبصله وقاعد يختم فى الصلاة و يجاوبه كده يعنى عادى يعنى، عطاء شأنه فى الدوله أعلى من سليهان ابن عبد الملك ابن مروان، فبيقول لولاده اطلبوا العِلْم أنا عمرى مهنسى الموقف ده نالو الشرف.

\*وكان بعض المربين بيربى أبناء الخلفاء يعنى فكان الخليفة معدى فشاف ولاده شايلين الجزمة بتاعت الشيخ المربى دوت، المهم هو دخل عليه فقال أصلح الله الخليفة وقعد بقى يثنى عليه فقال ليس الشرف لي إنها الشرف لمن يحمل أبناء الخليفة نعله، يعنى قاله الشرف مش ليا ده أنا ولادى بيشيلوا جزمتك مين اللي ليه العزة ومين اللي ليه الشرف؟ إذا كان ده حال الناس في الدنيا بالعِلْم كيف الحال في الآخرة.

العِلْم علاج لحجات كتير؛ لأن العِلْم يورث الخشية" إِنَّمَا يَخشَى اللهُ مِن عِبَادِهِ العُلَمَاء" ده إيه علاج لحجات كتير ، كتير من الشباب يسألك على حجات هي علاجها إن هو يتعلم، العِلْم هيؤ دى للخشية والخشية هتحللو المشكلة دى.

مشكلة غض البصر/ مشكلة العادة السرية/ مشكلة الفتور/ مشكلة تقصير في صلاة الفجر/ مشكلة التقصير في قيام الليل/ مشكلة الكسل عن طلب العِلْم كل ده فرع عن مسألة واحدة

الجهل ؛ لأن الإنسان إذا لم يعلم شرف ما يطلب فلا يطلبه، وإذا كان يجهل خطورة ما يفعل فإنه سيتجرأ عليه ويفعله لذلك ربنا سبحانه وتعالى لما اتكلم عن قيام الليل قال "﴿أَمَّن هُو قَانِتُ سيتجرأ عليه ويفعله لذلك ربنا سبحانه وتعالى لما اتكلم عن قيام الليل قال "﴿أَمَّن هُو قَانِتُ لَا ءَانَاءَ اليلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحَذَرُ الآخِرَةَ ويرجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ قُل هَل يَستَوِى الَّذِينَ يَعلَمُونَ والَّذِينَ لَا يَعلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الأَلبَابِ﴾ [الزمر ٩]

رغم أن الكلام قد يكون سياقه المتوقع إيه قل هل يستوى الذين يعملون والذين لا يعملون، الآية متكلمتش عن علم أصلا واحد قائم ساجد راكع ده مسموش علم ده اسمه عمل لكن هذا

العمل لا يكون إلا بسبب علم ولو لا العِلْم ما قام هذا الرجل لأن لو لا إنه يعرف شرف قيام الليل واتعلم المسألة دى وحفظها كويس هو ده اللي خلاه يقدر يقوم قبل الفجر بساعة يترك الفراش قبل الفجر بساعتين يقدر يسمع أذان الفجر ينتفض من مكانه ميستحملش يقعد دقيقة واحدة بعد أذان الفجر لكن الجاهل بشرف هذا الأمر جاهل بخطورة ترك الحاجة ديت يتجرأ عليها ، الذي يقرأ القرآن ويفهم معانيه ويتدبره قد يكون هذا الأمر علاج لمسألة العادة السرية لما يقرأ قول الله تعالى "يستخفُون مِن الناسِ وَلَا يَستَخفُونَ مِن اللهِ وَهُو مَعَهُم إِذ يبيئُونَ مَا لَا يَرضَى مِن القولِ وَكَانَ الله بِما يَعملُون رادع ليه عن مصايب كتير بيعملها. لكن الإنسان بيؤتي من الجهل دايها

\* لذلك النبى عليه الصلاة والسلام يربط بين العِلْم والعمل يقول "أنا اعلمكم بالله واشدكم لله واشدكم لله خشية" إذا كان العِلْم علم نافع فعلا والنية صادقة لازم يبان عليك

فتلاقى نفسك كل يوم بتتحسن فممكن إنك أنت معصية مش قادر عليها تجيلها من حتة تانية يعنى أنا مش قادر أبطل الذنب الفولانى مش قادر أعمل الطاعة الفولانية أطلب علم بنية إن خشيتك لله تزيد بعد فترة هتلاقى الحاجة دى بطلتها والطاعة دى عملتها وده مشاهد تجد الأخوة الصالحين اللي دايها بيطلبوا العِلْم دايها بيتحسنوا السلوك بتاعه بيتحسن أخلاقه بتتحسن كلامه بيتحسن رغم إن هو مراحش درس في فن الكلام ولا راح درس في فن السلوك ولا راح درس عن صلاة الفجر إنها هو بيتعلم علم تانى ممكن بس هو انتوى بيه إن يزيد خشية لله عارف ربنا سبحانه وتعالى بأسهائه الحسنى وصفاته العليا ازداد له تعظيها التعظيم ده بقى بيتفرع عنه إيه العمل، الالتزام بالواجبات،



يقول "لو كان هناك شئ أشرف من العِلْم لأمر الله النبى أن يزداد منه ولكن لما كان العِلْم أشرف مطلوب.

قال الله للنبى: (وقل رب زدنى علم) ولا تجد في القرآن مثل هذه الآية قط لا يوجد في القرآن مثل هذه الآية بهذا الشكل بهذا الأمر هو شئ واحد ربنا أمرالنبى أن يزداد منه "وَقُل رَّبِّ زِدنِي عِلْما"

وامتن على عيسى عليه السلام قال " إِذ قَالَ اللهُ يَا عيسَى ابنَ مَريَمَ اذكُر نِعمَتِى عَلَيكَ وَعَلَى وَالدَتِكَ إِذ أَيدتُكَ بِرُوحِ القُدُسِ تُكَلِّمُ النَّاسَ فِى المَهدِ وَكَهلا وَإِذ عَلَّمتُكَ الكِتَابَ والحِكمَةَ والدَتِكَ إِذ أَيدتُكَ بِرُوحِ القُدُسِ تُكلِّمُ النَّاسَ فِى المَهدِ وَكَهلا وَإِذ عَلَّمتُكَ الكِتَابَ والحِكمَة والتَّورَاةَ والانجيل "

الإنسان لما يسمع هذه الكرامات للأنبياء يغير ويشعر إن هو عنده رغبة في أن يقتفي آثار هؤلاء ﴿ أُولِئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللهُ فَبِهُداهُمُ اقتَدِه ﴾ [الأنعام: ٩٠]

هذا هو هداهم الذى ينبغى أن نقتدى بيه أنهم يتعلمون ولا يتوقفون عن طلب العِلْم هذا هو هداهم الذى ينبغى أن نقتدى بيه أنهم يتعلمون ولا يتوقفون عن طلب العِلْم هوسى عليه السلام وقف على المنبر يوما فسّأل " من الناس أعلم فقال: أنا فعاتبه رب العزة إنه لم يرد العِلْم إليه "، وكان ينبغى على موسى أن يقول الله أعلم يقصد ربنا هو إلى أعلم من الأعلم.





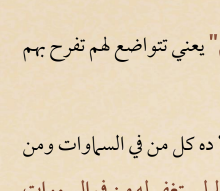
فلما قال أنا عاتبه الله. قال (إن عبدالى فى مجمع البحرين أعلم منك يا موسى) فلم كان لموسى إلا أن قال بسرعة "ربى دلنى عليه" مقالش ازاى ده أنا أحسن واحد على وجه الأرض ولا مش مهم كفاية العِلْم اللى عندى هيبقى عنده إيه أكتر من اللي عنده واللي عنده مش لازم يعنى حلو أوى كده لا الأنبياء مينفعش يبقى فى معلومة ميعرفهاش ميستحملش لذلك موسى قال لفتاه "وَإِذ قَالَ مُوسَى لِفَتَاهُ لَا أَبرَحُ حَتَّى أَبلُغَ مَجمَعَ البَحرين أو أمضِى حُقُبا"

حقبا يعنى سنين لو الرحلة دى كلفتنى سنين همشى سنين عشان اوصل للراجل ده وأعرف إيه العِلْم اللي عنده مش عندى وفعلا سار وتعب لغاية موصل مجمع البحرين لم يهدأ حتى وصل إلى الخضر عليه السلام وتعلم منه هذا العِلْم، انظر إلى أئمة الأنبياء عنده استعداد يسافر سنين عشان يتعلم مسألة واحدة في العِلْم محكن الأخ يكون بيكسل ينزل المسجد جمب البيت جاهز عالأكل الشيخ بيجيلو لحد عنده أو مكسل يشغل درس عالكمبيوتر أصلا ده هو قاعد في البيت عالفيس ومكسل يشغل درس حتى يلقطله كلمتين مكسل يكتب ييجي من غير ورقة وقلم مكسل يذاكر مكسل يخفظ ورد القرآن مكسل يراجع وموسى عليه السلام بيقول أنا لو قعدت عشرات السنين أتعلم مسألة واحدة في العِلْم هروح وأعرف المسألة ديت فرق كبير الهمة دى رزق من الله سبحانه وتعالى.

\* وجاء رجل إلى المدينة لأبى الدرداء رضى الله عنه وأرضاه راجل من بلد بعيدة جه المدينة قال أبي الدرداء ما الذى أتى بك؟ فقال (سمعت أنك تعلم حديث عن النبى: لا يعلمه إلا أنت وقد جئت أتعلمه منك فإنى لا أعرفه) فقال أغير ذلك؟ انت جاى المدينة كده بس؟ قاله لا أريد إلا ذلك قال بالله عليك ما جئت لتجارة؟ قال والله ما جئت لتجارة أليس لك حاجة في المدينة قال ليس لي حاجة في المدينة، جاى السفر ده كله عشان حديث واحد؟!! واحد بس! أقو لهولك في

ثانية وهتمشى قاله آه أنا جاى عشان حديث واحد الحديث سبحان الله! كان إيه قال أبوالدرداء سمعت النبي : يقول " منْ سَلَكَ طَريقًا يَبْتَغِي فِيهِ علْمًا سهَّل اللهَّ لَه طَريقًا إِلَى الجنةِ، وَإِنَّ الملائِكَةَ لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا لِطالب الْعِلْم رِضًا بِما يَصْنَعُ، وَإِنَّ الْعالِم لَيَسْتَغْفِرُ لَهُ منْ فِي السَّمَواتِ ومنْ فِي الأرْضِ حتَّى الحِيتانُ فِي الماءِ، وفَضْلُ الْعَالِم عَلَى الْعابِدِ كَفَضْلِ الْقَمر عَلى سَائِرِ الْكَوَاكِبِ، وإنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الأنْبِياءِ وإنَّ الأنْبِياءَ لَمْ يُورِّثُوا دِينَارًا وَلا دِرْهَمًا وإنَّها ورَّثُوا الْعِلْمَ، فَمنْ أَخَذَهُ أَخَذَ بِحظٍّ وَافِرٍ " هذا الحديث من روائع الأحاديث في فضل العِلْم، أنت تأتى إلى مجلس العِلْم يبقى ربنا فعلا سلك بك طريق إلى الجنة وهداك إلى طريق الجنة ويسر لك طريق إلى الجنة يبقى ربنا هو اللي أراد بك هذا ويسر لك ذلك وأعانك على ذلك فتفرح أما تروح مجلس علم تفرح عشان ربنا اختارك دون عن الناس إلى قاعد عالقهاوي وإلى بيعاكس بنات والتمشي علي البحر وأنت سبت كل دوت وجيت مجلس العِلْم أنت قاعد عالأرض والدنيا حر وممكن ركبك وجعاك بس أنت سعيد إنك أنت في مجلس علم تحفك الملائكة تغشاك رحمة تتعلم تسمع عن الله تسمع قال رسول الله:فتصلي عليه فتزداد شرفاً ويصلي عليك رب العزة عشر مرات

وتنال دعوة النبي عليه الصلاة والسلام "نضر الله امراً سمع مقالتي فوعاها فأداها كما سمعها فرب مبلغ اوعى من سامع لرب مبلغ أوعى من سامع" فانت بتنتوي بمجلس العِلْم انك انت هتبلغ تروح تحكي لزوجتك درس تقول لها حديث تروح تدور على الأحاديث ديت تتعلمها وتحفظها تقولها للناس في الشغل تقول في المواصلات تقولها لأولادك ربنا يرزقك نضارة الوجه ومين اللي بيدعي لك؟ النبي عليه الصلاة والسلام نضر الله امرء سمع مقالتي أنتم الآن تسمعون مقالة النبي عليه الصلاة والسلام وهذا والله شرف أن تسمع: هذه وحدها شرف إنسان يعتز مهذه المقالة ويفرح أن الله اصطفاه لكي ينقل هذا الكلام فيسمع الناس عن طريقه.



قال رسول الله: "الملائكة تضع أجنحتها لطالب العِلْم" يعني تتواضع لهم تفرح بهم رضاً بها يصنع.

\*ليس فقط النبي عليه الصلاة والسلام بيدعي لك لا ده كل من في السهاوات ومن في الأرض يدعون لطالب العِلْم طالب العِلْم وأن العالم ليستغفر له من في السموات ومن في الأرض حتى الحيتان في الماء

وهؤلاء جميعاً ليس لهم خطيئة لأنهم ليسوا مكلفين سواء كانت الملائكة أو كانت الحيوانات والطيور كل دول بيستغفروا للعالم حتى الحيتان في الماء حتى الحيتان في الماء اذا كان الإنسان بيجي الرجل صالح وعنده الذنوب شوية قليلة فيطلب بركة دعاء ويقول ادعي لي وبتاع ان هو بيقول لك ده أحسن مني شوية وعنده ذنوب فكيف بدعوة من لا ذنب لهم دعوة الحوت في الماء إذا كان ليس له ذنب حتى تردد دعوته حتى النملة في جحرها في كم نملة بقى؟ في كم حوت؟ في كم طائر؟ في كم حيوان؟ في كم؟ كل من يعرف أو يوحي ربنا له هذا الأمر فإنه يدعو ويستغفر للعالم، فضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر الكواكب. لأن العابد ليس له قيمة بغير العالم والعابد ضال حتى يسأل العالم، والعابد بدون العالم سيقع في البدع والمنكرات ولن يهتدي العالم والعابد ضال حتى يسأل العالم العابد فقير إلى العالم والعالم لا يحتاج الى العابد كذلك الكواكب لهدي النبي عليه الصلاة والسلام العابد فقير إلى العالم والعالم لا يحتاج الى العابد كذلك الكواكب وإن الأنبياء لم يورثوا درهم ؛

\* لذلك أن مسعود كان يجلس في حلقة في المسجد فدخل أعرابي فقال على ما اجتمع هؤلاء فقال رجل استمعنا لنتقاسم ميراث النبي عليه الصلاة والسلام مفهمش طبعاً حاجة الأعرابي ومشي فكان رجل يدعو الناس إلى مجلس العِلْم كان يذهب الى السوق يقول هلموا أن ميراث النبي عليه الصلاة والسلام يقسم في المسجد وأنتم ها هنا جلوس.





فكل الناس جروا وراحوا صف أول كلهم بعد الساعة فين يا عم الميراث بتاع النبي عليه الصلاة والسلام ده راجل بيقول كلمة في المسجد يعني مفيش حاجة فقال هذا وميراث النبي عليه الصلاة والسلام فإن الأنبياء لا يورثون درهما ولا ديناراً فاعرف طبعاً أخذوا بعضيهم وإيه ومشي عادي يعني مش ضروري يعنى ميراث الأنبياء سبحان الله هنيئاً لمن نهل من هذا الميراث.

قال عطاء بن أبي رباح مجلس علم يكفر سبعين مجلساً من مجالسٍ لهو. جميل قوي الأثر ده صرحني كده لأن احنا عندنا مجالس لهو كتير وغيبة ونميمة جلسات عائلية فيها كلام كتير وأصحاب وبتاع تحضر مجلس علم ربنا يكفر به سبعين مجلس من مجالس الله. قال عمر موت عالم أشد من موت الف عابد.

\*كذلك النبي عليه الصلاة والسلام يبين أن الله سبحانه وتعالى يحب في هذه الدنيا صنف معين من الناس إما ذاكر وإما عالم وإما متعلم غير كده صفر.

فقال عليه الصلاة والسلام "إن الدنيا ملعونة ملعون ما فيها كل ملعون إلا ذكر الله وما والاه وعالم ومتعلم "دول الوحيدين اللي ربنا راضي عنهم على الأرض كلها فأنت مش عالم أكيد ولا أنا عالم فعلى الأقل إنك أنت تكون إيه متعلم على سبيل نجاة بيقولوا ذلك علي بن أبي طالب قال الناس ثلاث عالم ومتعلم وهمج رعاع همج رعاع اتباع كل ناعق لم يهتدوا بنور العِلْم ولم يهتدوا به يا إما عالم يا متعلم يا همج رعاع اتباع كل ناعق ودي مشكلة تانية العِلْم بيحلها لك .

وهي مسألة اتباع كل ناعق دي ان اتباع كل نوع دي عملالنا كارثة كبيرة الان في المجتمع لان في كام ناعق دلوقتي في التلفزيون في ناعق في ضرب نار بيحصل في فتاوى شاذة وناس بتتكلم بألسنة الفقه في الدين بيقولوا كلام ما أنزل الله به من سلطان عارف مين الضحية هو لا العالم ولا المتعلم إنها الصنف التالت ده دايها هو المسكين اتباع كل ناعق أول ميسمع الشبهة الحق أشيخ

الدين فيه كذا طب إيه إحنا ديننا صح و لا غلط ويقعد يعينى ده يجيبه شهال وده يجيبه يمين الشيخ يكلمه شوية يهدأ يسمع التلفزيون يتعب تانى هو كده شغال طول النهار متعرفش هيموت على إيه بس هو لعبة فى أيد اللي بيقع فى ده يقوله حلال يبقى حرام مش عارف حرام ليه ولا حلال ليه وازاى أتأكد من الكلام ده وإيه اللي يثبتنى هو ميعرفش معندوش علم العالم عنده علم والمتعلم يعرف يجيب المتعلم منين الرد هيجي لي واحد يقول لي المسألة شبهة مثلا في التليفزيون انا مش ضروري أكون عارف كل حاجة بس اعرف اجيب الرد منين ده اسمه متعلم العالم هيجاوب على طول جميل مش اي حد عالم طب المتعلم هتيجي تقول له فى التليفزيون بيقول كذا يقول لك طب هرد عليك كمان ساعة هي ساعة واحدة أروح اقلب الكتب واقل بتاع او هتصل بناس معينة انا عارف أجيب هسأل مين وهجيب الاجابة أديها لك سهلة حتى لو انا ما عنديش علم بس انا عارف أجيب منين العِلْم فالعِلْم انك انت تكون عارفه او عارف تجيبو منين:

في الحالتين انت كده كويس لكن

المشكلة الثالثة ده لا هو عالم ولا يعرف يجيب المعلومة منين محضرش درس علم في الشيخ قال له دلو على مصادر العِلْم بتتجاب منين ازاي نتعامل مع كتاب فقه؟ ازاي اتعامل مع كتاب عقيدة؟ ازاي يعرف الفتوى دي صح ولا غلط ؟ازاي يفهم الدليل صحيح الكلام ده؟ ازاي يميز الاثار الكلام ده؟ وما يعرفوش فتيجي انت حتى لو قلت له المسألة بالدليل هو ما يعرفش يعني إيه استدلال اصلا يقول له طب ما هو الثاني شيخ برضو بيقول يا عم الحج بقول لك الدليل بيقول لك طب ما التاني بيقول برضو وبيقول فيه شيوخ بيقولوا كده هو ما يعرفش إيه الفرق من الحديد وكلام الشيوخ ما يعرفش الفرق بين بين قول الصحابي وبين الكلام ده كله ... حتى لما بتقول له بالدليل مش بيقتنع ان هو ما يعرفش

الاستدلال اصلاً ازاي؟ يعنى إيه موقع الدليل ده؟ تقول مسألة فيها اجماع مثلا الرد مثلا واحد بيقول لك مثلا شيخ بيقولوا الحجاب مش فرض فالرد بسيط جدا تقول له والله المسألة فيها اجماع المفروض لو واحد بيفهم الكلام خلص يعني هشرح لك إيه ثاني بقول لك مسألة في اجماع بيبان بقى على طول قوي بيقول لك طب اصل بيقولوا كده والراجل جايب دليل يا عم الحج المسألة فيه يا إجماع ايوه بس الراجل بيقول ما هو طالما انت بترد بعد ما قلت لك في اجماع ده دليل انك انت إيه ان انت مش مستوعب

القصة خالص تمام، في خلل هو مش فاهم اصلاً ما يعرفش ان الاجماع ده من اقوى الادلة في الشرع ان ما ينفعش حد ينقد اجماع خلاص الموضوع انتهى

فهي المشكلة في ضحايا اتباع كل ناعق شبهات وضحايا كل الكلام التليفزيون دول اكتر ناس ضحايا ليه لذلك ربنا سبحانه وتعالى بين ان اللي بينجوا من الشبهات دي اهل العِلْم بس سورة الحج قال جل في علاه" إِلَّا إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى الشَّيطاَنُ فِي أُمنيَّتِهِ فَينسَخُ اللهُ مَا يلقِي الشَّيطانُ ثُمَّ يُحكِمُ اللهُ عَايِتِهِ واللهُ عَليمٌ حَكيم" تمنى يعني قرأ إلا إذا تمنى ألقى الشيطان في أمنيته يعني الشيطان يبتدي إيه؟ يبث الشبهات ويطلعها على ألسنة الناس وكده. ألقى الشيطان في أمنيته طب ماذا يفعل الله تعالى؟ يسخر ناس للقضاء على هؤ لاء قال تعالى " فَينسَخُ اللهُ مَا يلقِي الشَّيطَانُ ثُمَّ يُحكِمُ اللهُ عَايتِهِ واللهُ عَليمٌ حَكيم "طب مين بقى اللي بيتأثر؟ قال" ليجعَلَ مَا يلقِي الشّيطَانُ فِتنَة لِّلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَض وَالْقَاسِيةِ قُلُوبُهُم وَإِنَّ الظَّالِينَ لَفِي شِقَاقِ بَعِيد ."من بقي اللي بيعدى؟ "وَلِيعلَمَ الَّذِينَ أُوتُوا العِلمَ أَنَّهُ الحَقُّ مِن رَّبِّكَ فَيُؤمِنُوا بِهِ فَتُخبِتَ لَهُ قُلُوجُهُم وَإِنَّ اللهَّ هَادِ الَّذينَ ءَامَنُوا إِلَى صِرَاط مُّستَقِيم" ربنا بيقول ان الشبهة دي بتزود اللي عنده علم بتزوده ايمان ليه؟ لان هو عنده الرد

\*بمعنى مثال واحد عالم جت له شبهة اول مرة بها فراح ده بحث الكتب فلقى لها رد يجصل له إيه؟ يزداد إيهانه جت له شبه ثانية راح دور لقى رد يزداد إيهان كل شبهه بتزوده ايهان لان هو بيتأكد ان هذا الدين "ذَلِكَ الكِتَابُ لا رَيبَ فيه هُدى للمُتَّقينَ" لكن الغلبان التاني اللي مش عارف العِلْم ولا عارف يجيب معلومة منين كل شبهة بتضيعه خليه في الآخر كلامى إلى هؤلاء مساكين فبالتالي قضية انك انت تبقى اما عالم او متعلم مسألة مش اختيارية خاصة في الزمن دوت يعني لو لو في زمن الصحابة ولا التابعين المسألة إيه قريبة كل الناس علماء حتى لو انا جاهل شوية يعني مش هغلب حد او الناس كلهم هناك علماء لكن في الزمن ده مش زي ما اتعلمش ازاي متعرفش تجيب المعلومة منين انت أسرع ضحية ناعق في التلفزيون ده.

ابن القيم يقول "ان الله سبحانه وتعالى جعل العِلْم للقلب كالمطر للأرض فكما أنه لا حياة للأرض إلا بالمطر فكذلك لا حياة للقلب إلا بالعِلْم" وهذا مصداق قول النبي عليه الصلاة والسلام" ان مثل ما بعثني الله به من الهدى والعِلْم كمثل الغيث الكثير اصاب ارضاً فكانت منها نقية يعني طيبة قبلت الماء انبتت الكلأ والعشب وكان منها اجادب امسكت الماء فنفع الله بها الناس فشربوا وسقوا وزرعوا واصاب طائفة اخرى فإنها هي قيعان لا تمسك الماء ولا تنبت الكلأ فذلك مثل من فقه في دين الله ونفعه الله بها بعثني به من العِلْم فتعلم وعلم وذلك مثل من رفع لذلك رأسا ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به "ما مقصود الحديث؟ بيقول الناس تلت اصناف زي المطر كده

• بينزل في ارض طيبة بتنبت تنزل مطر تنبت جميل دي واحدة.

- في أرض تانية هي مش بتنبت بس هي فيها ميزة بتجمع الماء يعني إيه مش بيغور فيها الماء مش بينزل انها بتجمعه فهي هي نفسها ما بتنبتش بس الناس بيجوا ياخدوا منها ويزرعوا فكويس.
- في ارض تانية زي الرملة ينزل عليها الميه لا تمسك ميه ولا إيه ولا بتنبت فبيقول للناس كده تلاتة في واحد ياخد العِلْم يحوله لإيه يحوله بقى يطلع فتاوى ويطلع كتب ويطلع انتاج بيخش المعلومات مصنع يتحول لإنتاج تطلع مصنفات وتطلع فتاوى تطلع فحول العِلْم الانتاج.

\*وفي واحد بياخد العِلْم يبلغه وخلاص. بس هو نفسه ما عندوش اله الانتاج دية.

زي رواة الحديث، راوي بينقل عن رواية عن رواية لغاية ما الرواية دي تقع في يد إيه؟ عالم. يروح محولها لفقه على طول. وزي واحد حافظ قرآن بيحفظ قرآن هو نفسه ما يعرفش تفسيره ولا يقول لك حاجة في الآية بس هو بينقل لغاية ما تقع لغاية ما يحفظ طفل ربنا يكرمه ويطلع مفسر فده كويس برضو بينقل في واحد تالت بقى لا هو بيحفظ علم ولا بيفهم ولا بيعلم ولا عايز يعمل اي حاجة فده يعني اسوء الانواع اللي هو لا بيتعلم طبعاً فضل ان هو مبنقلش علم ولو وصل له العِلْم لا عايز يسمعه ولا عايز يحفظه ولا عايز يعني يتشرف به فلا تحيا القلوب الا بالعِلْم اذا اردت ان تعلم قدرك عند الله فهو بقدر ما وفقك الى طلب العِلْم لأن النبي عليه الصلاة والسلام قال" من يرد الله به خيراً يفقه في الدين في الدين" فاذا اراد الله بعبد خير هداه الى العِلْم فاذا لم تكن مهتدياً للعلم زاهد في العِلْم ممكن تخاف على نفسك عكن تخاف على نفسك تقول هو ليه انا محروم؟ ما عنديش رغبة في طلب العِلْم ما عنديش شهوة كده ان انا استزيد؟ ليه أنا قانع باللي انا فيه كده؟ ليه انا ما بدورش؟ ليه ما بسعاش؟ ليه راضي بالرتوش اللي انا بتعلمها كل اسبوع الحاجات البسيطة دي؟ ليه ما عنديش همة زي ما عندي همة كده طلب الدنيا وبشتغل كل اسبوع الحاجات البسيطة دي؟ ليه ما عنديش همة زي ما عندي همة كده طلب الدنيا وبشتغل

صبح وليل ليه بذاكر لما بتبقى ثانوية ولا كلية ولا ميد ترم. ممكن اقعد اذاكر في اليوم بالست سبع تمن ساعات عشر ساعات اول ما تيجي الاجازة عندي العِلْم الشرعي مش عارف اقعد ساعة على بعض لسه طالع من الامتحان يعني انت ما فيكش عيب اول ما بتبدأ الاجازة المفترض تخش على طلب العِلْم وتستغل امكانياتك الي انت اختبرتها من شوية في الامتحانات وتبين انك انت عندك امكانيات تقدر تقعد تذاكر

علم شرعى العشر ساعات في اليوم إيه المشكلة لكن اول ما تيجي الاجازة بقى مش عايز افتح كتاب ولا شعر اي حد ولا قرآن عايز يقضيها كده اجازة يعني ما لكمش دعوة بيه هذا زهد غريب

"سيدنا النبي عليه الصلاة والسلام بيوصف للصحابة يعني الحال يقول عليه الصلاة والسلام اليكم يحب ان يغدو كل الى بطحان فيرجع بناقة او ناقتين كل يوم من غير اثم ولا قطيعة رحم" مش هيروح يسرقه هيروح يجيب ناقتين ويرجع عارف يعني ناقتين يعني خسين الف جنيه مثلا كل يوم إيه رأيك كل يوم تروح تجيب ناقتين كده وترجع مين يحب كده من منا لا يحب ذلك ببلاش كده هتروح وتمشي اه خده مش مفيش إثم مفيش قطيعة رحم مفيش حاجة فقال عليه الصلاة والسلام "افلا يغدو احدكم الى المسجد فيعلم او يقرأ آيتين من كتاب الله عز وجل خير له من ناقتين وثلاث خير من ثلاث واربع خير من اربع ومن اعدادهن من الابل" يبقى انت ما لو انك تفهم و تفقه فهل هل تشعر بذلك ؟اتشعر ان انت الكلمة اللي بتسمعها في مجلس العِلْم دي افضل من الدنيا وما فيها ؟هل تشعر ان الصفحة التي تقرأها في كتاب الله بعد الفجر او بعد الصلاة او وردك اللي تجيبه بالليل افضل من الدنيا وما فيها ؟لو الموضوع ده انت مش حاسه في مشكلة ده لسه كتير لسه انك انت شايف الفلوس افضل من العِلْم



\*علي بن أبي طالب يقول "العِلْم افضل من المال" ليه؟ قال" العِلْم يحرسك وانت تحرس المال والعِلْم يزداد بالنفقة والمال تأكله النفقة العِلْم حاكم والمال محكومٌ عليه مات خازن المال والعُلماء احياء باقون الدهر اجسادهم مفقودة واثارهم في القلوب موجودة الله " وحديث العالم بينتفع بيه كله بالثلاث احوال بتاعته قال النبي عليه الصلاة والسلام "اذا مات ابن ادم انقطع عمله الا من ثلاث صدقة جارية او علم ينتفع به او ولدٌ صالح يدعو له."

العالم يستفيد بالتلاتة دول ليه؟ لأنه ما كان يعلم الناس باجر كان يعلم مجانا فدي تعتبر إيه صدقة يتصدق بالعِلْم صدقة جارية واما العِلْم الذي ينتفع به فده ظاهر دي واضحة جدا واما الولد الصالح الذي يدعو لهم فكل طالب علمه كلما ذكر شيخه قال رحمه الله له جيش من الأبناء مش ولد صالح بس ده في جيش بيدعي له

ونحن إلى الآن نقول ابو هريرة قال الامام أحمد-رحمه الله- قال شيخ الاسلام ابن تيمية قدس الله روحه قال الشافعي عليه سحائب الرحمة ..

الله على الكلمات ما نفسكش وانت بتسمع الكلام ده يتقال عنك كده انك تترك اثر في الناس كلما ذكرك الناس قالوا رحمه الله جزاه الله عنا خيراً يكون لك طلبة كده يكون لك ناس تعلمت منك اصطفيت منك وفعلاً ما ينسولكش المعلومة اللي تعلمه ما يسألكش ليه الحاجة اللي انت ساعدته فيها يبقي ليك كام ولد صالح ندعي لك بقى دلوقتي غير واولادك الحقيقيين جيش من الاولاد في كام واحد دعا للشافعي ودعا لابي حنيفة ودعا لابن القيم ودعا لابن حزم ودعا لمؤلاء الاكابر والعثلماء كام واحد مليارات يدعو بالصباح والمساء هذا شيء يعني يخلي الواحد يعني ياكل في نفسه كده ليه؟ عشان يوصل للإيه؟ للمنزلة العظيمة دية ثم الإنسان دائماً في سعيه الى الله يتمنى لو كان خير الناس يفضل يبقى احسن واحد ولن تجد اسرع من طلب العِلْم قال عليه الصلاة

والسلام "خيركم من تعلم القرآن وعلمه "عبدالرحمن السلمي جلس في مسجد الكوفة يعلم الناس القرآن اربعين سنة وهو عنده علم كتير على فكرة وكأنها ما يعلمش غير الإيه؟ غير القرآن.

فسألوه عن ذلك فقال سمعت النبي: يقول" خيركم من تعلم القرآن وعلمه". لذلك الناس بتوع القرآن عارفين في الاسانيد دايماً اسانيد القرآن لازم عبدالرحمن السلمي ده تلاقيه موجود ما شاء الله اي سند قرآن تلاقي عن فلان عن فلان هتلاقي عبدالرحمن السلمي ده موجود في كل أسانيد أو أغلب أسانيد القرآن تقريباً. لان كل الناس أصحاب عِلْم القرآن من بعده كانوا عالة على علمه رحمه الله رحمةً واسعة.

يعني انا لا اريد ان احنا نطيل في القضية دية وهي تستحق الاطالة لكن يبقى السؤال الحائر جميل أنت سخنتنا وخلاص هتسبنا كده ولا إيه؟ لا! ما هي مشكلتي مش في الموضوع دوت ما انا كل الكلام انت قلت ان انا عارفه إيه بقى إيه اعمل إيه اطلب علم ازاي؟ إيه مشكلتي؟ ابدأ بإيه المرحلة الاولى؟ إيه المرحلة التانية ؟ طب لو عايز ابقى عالم المفروض ابقى اوصل لأيه لا انا مش عايز ابقى عالم انا عايز ابقى مدرس مهندس طبيب بس عندي علم إيه الحد الادنى المفروض ابدأ يبقى معايا لا انا عايز ابقى داعية يبقى معايا إيه طب انا ليه داياً مشتت؟ طب إيه المفروض ابدأ بيه؟ طب ليه جدولي بيبوظ؟ طب انظم وقتي ازاي؟ طب إيه الآفات اللي بتعتريني داياً بتخليني مبكملش طب إيه النصايح اللي تنصحني بيها ؟عشان كده هنخلي الدرس القادم درس مستقل في الإيه هيبقى هو نصايح في طريق طلب العِلْم بيان الآفات اللي بتعترض طالب العِلْم ثم سنبين منهج مقترح والا المناهج كتير يعني هي مش هنحصر مش هي بردو ما تبقاش إيه اقفل كده اللي هقوله و لا لا ده انا مقترح ممكن تسمع منهج تاني تمام لكن نقترح منهج ميسر في وسع الجميع ان



هو يمشي فيه ممكن لو واحد عايز يبدأ يكون يعني سهل عليه. بإذن الله تعالى تكونوا معنا في الإيه؟ الدرس القادم.

جزاكم الله خيراً الحمد لله رب العالمين

\* في مقالة جيدة على النت اسمها أربعين حديث في فضل العِلْم. حلوة جداً. أربعين حديث في فضل العِلْم مكن تتدور عليها جميلة جداً.

جزاكم الله خيراً والحمد لله رب العالمين

ولاتنسوناص صالح دعائكم: